
Què és la Democràcia Inclusiva?

La democràcia inclusiva és una nova concepció de la democràcia, que, prenent com a 
punt  de  partida  la  seva  definició  clàssica,  expressa  la  democràcia  en  termes  de 
democràcia  política  directa,  democràcia  econòmica  (més  enllà  dels  confins  de 
l’economia de mercat i la planificació estatal), així com democràcia en l’esfera social i 
democràcia  ecològica.  En  poques  paraules,  la  democràcia  inclusiva  és  una  forma 
d’organització social que reintegra la societat amb l’economia, la política i la natura. El 
concepte  de  democràcia  inclusiva  deriva  de  la  síntesis  de  dos  grans  tradicions 
històriques, la democràcia clàssica i la socialista, tot hi que també abasta l’ecologisme 
radical, el feminisme i els moviments alliberadors del sud. Des de la perspectiva del 
projecte de la democràcia inclusiva, s’assumeix que el món, al començament del nou 
mil·lenni,  s’enfronta  a  una  crisis  multidimensional  (econòmica,  ecològica,  social, 
cultural i política) causada per la concentració de poder a mans de diverses elits, com 
a resultat de l’establiment, en els últims segles, del sistema de l’economia de mercat, 
la democràcia representativa i les formes d’estructures jeràrquiques que se’n deriven. 
En aquest sentit, una democràcia inclusiva, que suposa una distribució igualitària del 
poder a tots els nivells, no és vista com una utopia (en el sentit negatiu de la paraula) 
sinó potser com la única sortida de l’actual crisi.

La concepció de la democràcia inclusiva

Una manera fructífera per definir la democràcia inclusiva pot ser distingir entre les dos 
principals esferes de la societat, la pública i la privada, a les que podem afegir una 
esfera ecològica”, definida com l’àmbit de les relacions entre el món natural i el social. 
Segons aquesta concepció, l’esfera pública, contràriament a la visió de molts partidaris 
del  projecte  republicà  o  democràtic  (Hannah Arendt,  Cornelius  Castoriadis,  Murray 
Bookchin i altres), inclou no només l’esfera política, sinó també l’esfera econòmica així 
com l’esfera “social”;  en altres paraules,  tota àrea de l’activitat  humana en què les 
decisions poden ser preses col·lectivament i democràtica. L’esfera política es defineix 
com l’àmbit de la presa de decisions polítiques, l’àrea en què el poder polític és exercit. 
L’esfera econòmica es defineix com l’àmbit  de la presa de decisions econòmiques, 
l’àrea  en  què  el  poder  econòmic  és  exercit  respecte  les  amplies  eleccions 
econòmiques que tota societat amb escassedat de recursos ha de fer. En darrer lloc, 
l’esfera social  es defineix com l’àmbit  de la presa de decisions al lloc de treball,  al 
centre educatiu i a qualsevol altre institució cultural o econòmica que sigui un element 
constitutiu d’una societat democràtica. 

És per tant obvi que l’extensió de l’esfera pública tradicional per incloure les esferes 
econòmica,  ecològica  i  “social”  és  un  element  indispensable  d’una  democràcia 
inclusiva. Corresponentment, podem distingir entre quatre elements constitutius d’una 
democràcia  inclusiva:  el  polític,  l’econòmic,  “la  democràcia  en  el  reialme  social”  i 



l’ecològic.  Els  tres  primers  constitueixen  el  marc  institucional  que  apunta  a  la 
distribució  igualitària  del  poder  polític,  econòmic  i  social  respectivament;  en  altres 
paraules, el sistema que apunta a l’eliminació efectiva de la dominació de l’ésser humà 
sobre l’ésser humà. De manera similar, la democràcia ecològica es defineix com el 
marc institucional que apunta a l’eliminació de qualsevol intent humà de dominar el 
món natural, en altres paraules, el sistema que apunta a reintegrar els humans i la 
natura.

Democràcia política o directa

A l’esfera  política  només  pot  haver-hi  una  forma  de  democràcia:  el  que  podríem 
anomenar democràcia política o directa, en la qual el poder polític es comparteix de 
forma  igualitària  entre  tots  els  ciutadans  i  ciutadanes.  La  democràcia  política  es 
fonamenta, per tant, en la distribució igualitària del poder polític entre tots els ciutadans 
i  ciutadanes,  en  la  auto-institució  de  la  societat.  Això  significa  que  han  de  ser 
acomplides les següents condicions per a que una societat sigui caracteritzada com a 
democràcia política: 

1. que  la  democràcia  es  basi  en  l’elecció  conscient  dels  seus  ciutadans  per 
l’autonomia individual i social i no alguna preconcepció o dogma diví o místic, o 
algun  sistema  teòric  tancat  que  suposi  “lleis”  naturals  o  econòmiques,  o 
tendències que determinen el canvi social;

2. que no hi hagi processos polítics institucionalitzats de natura oligàrquica. Això 
implica que totes les decisions polítiques (incloent aquelles relacionades amb la 
formació  i  execució  de  lleis)  són  preses  col·lectivament  per  la  ciutadania  i 
sense representació;

3. que no hi  hagi  estructures  polítiques que comprenguin  relacions  de poder 
desiguals.  Això  significa,  per  exemple,  que allà  on l’autoritat  és delegada a 
segments del ciutadania amb el propòsit de dur a terme tasques específiques, 
(p. ex., servir a als tribunals populars, o als consells regionals o confederals, 
etc.) la delegació s’assigna, en principi, a sort i en base rotacional, i és sempre 
revocable pel cos de ciutadans. A més, pel que fa als delegats dels òrgans 
regionals i confederals, els mandats -donats per les assemblees- han de ser 
específics.

4. que tots els residents d’una àrea geogràfica concreta (que avui només poden 
prendre  la  forma  d’una  comunitat  geogràfica),  més  enllà  de  certa  edat  de 
maduresa (a ser establerta per la mateixa ciutadania) i independentment del 
gènere,  raça,  ètnia  o  identitat  cultural,  siguin  membres  de  la  ciutadania  i 
estiguin directament implicats en el procés de presa de decisions. 



Tanmateix, la institucionalització de la democràcia directa en termes de les condicions 
esmentades és només la condició necessària per l’establiment de la democràcia. La 
condició suficient fa referència al nivell de consciència democràtica dels ciutadans, en 
la què hi juga un paper crucial la paideia -que suposa no simplement educació, sinó 
també el desenvolupament del caràcter i la plena formació en coneixements i aptituds, 
és a dir, l’educació de l’individu com a ciutadà, que per ella mateixa és susceptible de 
donar un contingut substantiu a l’espai públic.

Òbviament,  les  condicions  esmentades  no  són  acomplides  per  la  democràcia 
parlamentaria (tal com funciona a l’oest), la democràcia soviètica (tal com funcionava a 
l’est) ni els diversos règims fonamentalistes o semimilitars al sud. Tots aquests règims 
són per tant formes d’oligarquia política, en què el poder polític es concentra a les 
mans de diverses elits (polítics professionals, buròcrates de partit, sacerdots, militars i 
altres).  De semblant  manera,  al  passat,  diverses  formes d’oligarquia  dominaven el 
terreny  polític,  quan  els  emperadors,  els  reis  i  les  seves  corts,  amb  o   sense  la 
cooperació dels cavallers, sacerdots i altres, concentraven el poder polític a les seves 
mans. 

Tanmateix,  a la història s’han dut a terme bastants intents d’institucionalitzar  varies 
formes  de  democràcia  directa,  especialment  durant  períodes  revolucionaris  (per 
exemple, les seccions parisenques de principis de la dècada de 1790, els col·lectius 
espanyols en la guerra civil, etc.). La majoria d’aquests intents van ser de curta durada 
i normalment no van comportar la institucionalització de la democràcia com una nova 
forma de règim polític que reemplaci, i no solament complementi, a l’Estat. En altres 
casos,  les  disposicions  democràtiques  van  ser  introduïdes  com  una  sèrie  de 
procediments per la presa de decisions locals. Potser l’únic paral·lel real que podem 
traçar  respecte  a  la  democràcia  atenesa  és  la  d’alguns  canton  suïssos  que  eren 
governats per  assemblees del  poble  (Landsgemeinden)  i,  al  seu dia,  eren estats 
sobirans. L’únic exemple històric d’una democràcia directa institucionalitzada en que, 
durant almenys dos segles (508/7 BC - 322/1 BC), l’estat estava subscrit dins la forma 
democràtica  d’organització  social,  és  la  democràcia  atenesa.  Per  descomptat,  la 
democràcia atenesa era una democràcia política parcial. Però, el que la caracteritzava 
com a parcial no eren les institucions polítiques en si mateixes sinó la definició molt 
restringida de la condició de ciutadania adoptada pels atenesos  -  una definició que 
excloïa  grans  sectors  de  la  població  (dones,  esclaus,  immigrants)  que,  de  fet, 
constituïen la gran majoria de la gent que viva a Atenes.

Democràcia econòmica

Si definim democràcia política com l’autoritat del poble (demos) en l’esfera política – el 
que implica l’existència d’igualtat política en el sentit d’una distribució igual del poder 



polític-,  llavors  la  democràcia  econòmica  pot  ser  corresponentment  definida  com 
l’autoritat  del  demos  en  l’esfera  econòmica  -  el  que  implica  l’existència  d’igualtat 
econòmica  en  el  sentit  d’una  distribució  igualitària  del  poder  econòmic.  I,  per 
descomptat,  estem parlant  de  demos  i  no d’estat,  donat  que l’existència de l’estat 
implica  la  separació  de la  ciutadania  del  procés polític  i  econòmic.  La  democràcia 
econòmica, per tant, fa referència a tot sistema social que institucionalitzi la integració 
de la societat i l’economia. Això significa que, al capdavall, el demos controla el procés 
econòmic,  dins  d’un  marc  institucional  de  propietat  demòtica  dels  mitjans  de 
producció.

En un sentit més restringit, la democràcia econòmica també es refereix a tot sistema 
social  que  institucionalitzi  la  minimització  de  diferències  socioeconòmiques, 
especialment aquelles que sorgeixen de la distribució desigual de la propietat privada i 
la consegüent distribució desigual d’ingressos i riquesa. Històricament, és en aquest 
sentit  restringit  que  es  van  fer  els  intents  socialistes  d’introduir  la  democràcia 
econòmica. Per tant, a diferència de la institucionalització de la democràcia política, 
mai  no  hi  ha  hagut  un  exemple  corresponent  d’una  democràcia  econòmica 
institucionalitzada en el sentit  ampli definit  més amunt. En altres paraules, fins i  tot 
quan els intents socialistes de reduir el grau de desigualtat en la distribució d’ingressos 
i riquesa tingueren èxit, mai no van estar associats amb intents significatius d’establir 
un  sistema  de  distribució  igualitària  del  poder  econòmic.  Aquest  ha  estat  el  cas, 
malgrat el fet que en el tipus de la societat que ha emergit des de l’adveniment de 
l’economia de mercat, hi hagi hagut un canvi definitiu de l’economia de l’esfera privada 
a el  que Hannah Arendt anomenava el “esfera social”,  a la què l’esta-nació també 
pertany. Però és aquest canvi que fa que qualsevol discurs sobre democràcia, que no 
es refereixi també a la qüestió del poder econòmic, soni a buit. Dit d’una altra manera, 
parlar avui del repartiment igualitària del poder polític, sense condicionar-lo sobre el 
repartiment igualitari del poder econòmic, no té sentit. 

En  base  a  la  definició  de  democràcia  política  donada  anteriorment,  les  següents 
condicions  han  de  ser  acomplides  per  qualificar  de  democràcia  econòmica  a  una 
societat:

1. que no hi  hagi  processos  econòmic  institucionalitzat  de natura oligàrquica. 
Això  significa  que  totes  les  decisions  “macro”  econòmiques,  és  a  dir,  les 
decisions  sobre  el  funcionament  de l’economia  com un tot  (nivell  global  de 
producció, consum i inversió, quantitats de treball i lleure implicats, tecnologies 
a  utilitzar,  etc.)  són  preses  pel  cos  de  ciutadans  col·lectivament  i  sense 
representació,  encara  que  les  decisions  “micro”  econòmiques  en  el  lloc  de 
treball o als àmbits domèstics són preses per la unitat de producció o consum 
individual;



2. que no hi hagi cap  estructura  econòmica institucionalitzada que comprengui 
relacions  de  poder  econòmic  desiguals.  Això  implica  que  els  mitjans  de 
producció i distribució són posseïts i controlats col·lectivament pel  demos,  el 
cos de ciutadans directament. Qualsevol desigualtat d’ingressos és per tant el 
resultat  del treball  voluntari  addicional realitzat al nivell  individual.  Tal treball 
addicional, més enllà de l’exigit a qualsevol membre capaç de la societat per a 
la  satisfacció  de  necessitats  bàsiques,  possibilita  només  el  consum 
addicional,  donat  que no és possible cap acumulació individual  de capital,  i 
qualsevol  riquesa  acumulada  com  a  resultat  del  treball  addicional  no  és 
heretada. Així, la  propietat demòtica  de l’economia proporciona l’estructura 
econòmica per a la propietat democràtica, mentre que la participació directa 
dels  ciutadans  en  les  decisions  econòmiques  proporciona  el  marc  per  un 
procés de control globalment democràtic de l’economia. La comunitat, per tant, 
esdevé  l’autèntica  unitat  de  la  vida  econòmica,  donat  que  la  democràcia 
econòmica no és factible actualment llevat que tant la propietat com el control 
de recursos productius siguin organitzats a nivell comunitari. Així, a diferència 
de les altres definicions de democràcia econòmica,  la definició  donada aquí 
suposa la negació explícita del poder econòmic i implica l’autoritat del poble en 
l’esfera econòmica. En aquest sentit, la democràcia econòmica és la rèplica, 
així com el fonament, de la democràcia directa i d’una democràcia inclusiva en 
general.

Un model de democràcia econòmica, com a part integral d’una democràcia inclusiva, 
està descrit al primer llibre que descriu la Democràcia Inclusiva, publicat al 1997 (veure 
lectures  addicionals).  En  resum,  la  principal  característica  d’aquest  model,  que  el 
diferència de models similars  de planificació centralitzada o descentralitzada és que, 
tot hi que no depèn de la prèvia abolició de la escassetat, assegura la satisfacció de 
les necessitats bàsiques de tots els ciutadans i ciutadanes, sense sacrificar la llibertat 
d’elecció, en una economia sense estat, diners ni mercat. Les condicions prèvies de la 
democràcia econòmica són definides de la següent manera:

• Independència de la comunitat.
• Propietat comunitària (demòtica) dels recursos productius.
• Assignació confederal dels recursos.

La tercera condició en particular implica que el mecanisme de decisió per l’assignació 
de recursos escassos en una democràcia inclusiva hauria  de emplaçar-se al  nivell 
confederal més que al nivell comunitari (demoi). La raó d’això és tenir en compte que 
en les societats actuals molts problemes no poden ser solucionats al nivell comunitari 
(energia,  medi ambient,  transport,  comunicació,  transferència tecnològica,  etc...).  El 
mecanisme proposat per l’assignació de recursos escassos té l’objectiu de reemplaçar 
tant el mecanisme de mercat, com el mecanisme de planificació central. 



El primer és refusat perquè es pot demostrar que el sistema d’economia de mercat ha 
conduït,  en  els  darrers  dos-cents  anys  des  que  es  va  establir,  a  una  contínua 
concentració  d’ingressos  i  riquesa  en  mans  d’un  petit  percentatge  de  la  població 
mundial i, en conseqüència, a una distribució deformada dels recursos del món. Això 
es deu a què en una economia de mercat, les decisions crucials sobre l’assignació de 
recursos (què  produir,  com  i  per a qui  produir-ho),  estan condicionades pel poder 
adquisitiu d’aquelles franges d’ingressos que poden finançar les seves demandes amb 
diners.  En  altres  paraules,  sota  condicions  de  desigualtat,  que  són  un  resultat 
inevitable de la dinàmica de l’economia de mercat, la contradicció fonamental respecte 
a la satisfacció del mercat de les necessitats humanes resulta òbvia: la contradicció 
entre la satisfacció potencial de les necessitats bàsiques de tota la població enfront 
la satisfacció real d’allò que volen la part dels que ho poden pagar. 

El segon és refusat perquè es pot demostrar que la planificació centralitzada, tot ser 
millor  que  el  sistema  de  mercat  en  assegurar  l’ocupació  i  cobrir  les  necessitats 
bàsiques dels ciutadans i ciutadanes (si bé a un nivell elemental), no només condueix 
a irracionalitats (que finalment van precipitar el seu col·lapse) i  és molt  poc efectiu 
cobrint les necessitats no bàsiques, sinó que també és molt poc democràtic. 

El sistema de distribució proposat pel projecte de Democràcia Inclusiva vol satisfer el 
doble objectiu de:

• cobrir les necessitats bàsiques de tots els ciutadans -cosa que requereix que 
les decisions macro-econòmiques bàsiques siguin preses democràticament.

• assegurar  la  llibertat  d’elecció  –cosa  que  requereix  que  l’individu  prengui 
decisions importants sobre la seva pròpia vida (quina feina fer, què consumir, 
etc.). 

Tant les decisions macro-econòmiques com les decisions individuals dels ciutadans 
són concebudes  per  ser  implementades  a  través  d’una  combinació  de planificació 
democràtica -cosa que inclou la creació d’un procés retroactiu (feedback)  entre les 
assemblees  dels  llocs  de  treball,  les  assemblees  de  la  comunitat  i  l’assemblea 
confederal-  i  un  “mercat”  artificial  que  asseguri  una  llibertat  d’elecció  real,  sense 
incórrer  en els  efectes  adversos associats  als  mercats  reals.  En poques paraules, 
l’assignació  de  recursos  econòmics  es  fa  en primer  lloc,  en  base  a  les  decisions 
col·lectives  dels  ciutadans  i  ciutadanes,  tal  com  són  expressades  pels  plans  de 
comunitat i confederals, i en segon lloc, sobre la base de les eleccions individuals dels 
ciutadans i  ciutadanes,  tal  com són expressades a través d’un sistema de vals.  El 
criteri  general  per  a l’assignació  de recursos no és  l’eficiència  tal  com es defineix 
actualment, en estrets termes tecno-econòmics. L’eficiència s’hauria de redefinir per 
significar eficàcia en satisfer les necessitats humanes i no només satisfer allò que pot 



ser retribuït amb diners. Quant al significat de necessitats, es traça una distinció entre 
necessitats bàsiques i no bàsiques i una de similar entre necessitats i ‘satisfactors’ (la 
forma  o  mitjà  pel  qual  aquestes  necessitats  són  satisfetes).  Què  constitueix  una 
necessitat  -bàsica  o  d’altre  mena-  és  determinat  pels  ciutadans  mateixos 
democràticament.  Llavors,  el  nivell  de  satisfacció  de  les  necessitats  es  determina 
col·lectivament i  s’implementa a través d’un mecanisme de planificació  democràtic, 
mentre que els satisfactors per les necessitats tant bàsiques com no bàsiques són 
determinats  a  través  de  les  preferències  manifestades  pels  consumidors,  tal  com 
s’expressen per l’ús de vals assignats a ells a canvi del seu treball “bàsic” i del “no 
bàsic”. Els Vals Bàsics (VBs - repartits a canvi del treball “bàsic”, és a dir, el nombre 
d’hores de treball requerit a cada ciutadà o ciutadana en una feina de la seva elecció 
per  tal  de  cobrir  les  necessitats  bàsiques)  s’utilitzen  per  a  la  satisfacció  de  les 
necessitats  bàsiques.  Aquests  vals,  que  expedeix  la  confederació  a  títol  personal, 
donen dret  a  cada ciutadà a un determinat  nivell  de satisfacció  per  cada tipus de 
necessitat concreta que hagi estat definida (democràticament) com a “bàsica”, però no 
especifiquen  el  tipus  concret  de  “satisfactor”,  de  manera  que  l’elecció  resta 
assegurada. 

Els Vals No Bàsics (VNBs - repartits a canvi del treball “no-bàsic”) s’utilitzen per a la 
satisfacció de les necessitats no bàsiques (consum que no és essencial) així com per 
a la satisfacció de les necessitats bàsiques per sobre del nivell prescrit per l’assemblea 
confederal. Els VNBs, com els VBs, també són personals però, a diferència dels BVs, 
són expedits  per part  de cada comunitat  en lloc de la confederació.  El  treball  dels 
ciutadans per sobre del nombre “bàsic” d’hores és voluntari i els dóna dret als VNBs, 
els quals poden ser bescanviats per la satisfacció de necessitats no essencials. Els 
“preus”  en  aquest  sistema,  en  lloc  de  reflectir  escassetats  en  relació  a  un  patró 
d’ingressos  i  riquesa  distorsionat  (com a  l’economia  de  mercat),  funcionen  com a 
dispositius  de  racionament  per  ajustar  les  escassedats  amb  els  desitjos  dels 
ciutadanes i ciutadanes, és a dir, com a guies per a una assignació democràtica dels 
recursos. Per tant, els preus, en lloc de ser la causa del racionament (com al sistema 
de mercat) es converteixen en el seu efecte i prenen el paper d’igualar la demanda i el 
subministrament en un “mercat” artificial que assegura la sobirania dels consumidors i 
dels productors. Els “preus” resultants, juntament amb un “índex d’atractiu” (index of  
desirability) complex, producte de les preferències del ciutadans i el tipus de treball 
que els ciutadans volen fer, determinen una taxa “subjectiva” de remuneració per al 
treball no bàsic, en lloc de la taxa “objectiva” que suggereix la teoria laboral del valor.

Com  deixa  clar  aquesta  breu  descripció  del  model  de  democràcia  econòmica,  el 
projecte per a una democràcia inclusiva es refereix a una futura economia política 
internacional que transcendeixi tant l’economia política del socialisme d’Estat, posada 
en pràctica als  països de l’ex  “socialisme realment  existent”  a  l’est  d’Europa,  com 
l’economia política de l’economia de mercat, ja sigui en la seva forma mixta dins el 



consens socialdemocràtic, o en l’actual forma neoliberal.

Democràcia a l’esfera social

L’acompliment de les condicions presentades a l’apartat anterior per a la democràcia 
política i econòmica representaria la conquesta de les esferes política i econòmica per 
part de l’esfera pública -és a dir, la recuperació d’una veritable individualitat social, la 
creació de les condicions de la llibertat i l’autodeterminació, tant a nivell polític com 
econòmic. Tanmateix, el poder polític i econòmic no són els únics tipus de poder i, per 
tant,  la  democràcia política i  econòmica no poden,  per si  mateixes,  assegurar una 
democràcia inclusiva. En altres paraules, una democràcia inclusiva és inconcebible a 
menys que s’estengui més àmpliament i arribi a l’esfera social, per tal d’abastar el lloc 
de treball, la llar, la institució educativa i de fet tota institució econòmica o cultural que 
constitueixi un element d’aquesta esfera.

Històricament,  s’han introduït  diverses  formes de democràcia en l’esfera social,  en 
especial  durant  el  segle  XX,  normalment  en  períodes  d’activitat  revolucionària. 
Tanmateix, aquestes formes de democràcia no només van ser de curta durada sinó 
que en rares ocasions es van estendre més enllà del lloc de treball (p. ex. els consells 
obrers  hongaresos  al  1956)  o  de  la  institució  educativa  (p.  ex.,  les  assemblees 
d’estudiants a París al 1968). 

Avui  dia  la  qüestió  és  com estendre  la  democràcia  a  altres  formes  d’organització 
social,  com la llar, sense dissoldre la divisió entre les esferes pública i  privada. Dit 
d’una altra  forma,  com,  conservant  i  augmentant  l’autonomia  de les  dues esferes, 
adoptar  unes disposicions  institucionals  que introdueixin la democràcia a la llar  i  a 
l’esfera pública en general i que -alhora- millorin les disposicions institucionals de la 
democràcia política i econòmica. De fet, una democràcia efectiva és inconcebible a 
menys  que  el  temps  lliure  sigui  igualment  distribuït  entre  tots  els  ciutadans  i 
ciutadanes, i aquesta condició no podrà ser acomplida mentre persisteixin, a la llar, al 
lloc de treball i en general, les condicions jeràrquiques actuals. A més, la democràcia a 
l’esfera social, en especial a la llar, és impossible llevat que s’introdueixin disposicions 
institucionals que reconeguin la llar com a element satisfactor de necessitats i integrin 
l’atenció  i  els  serveis  que  es  donen  al  seu  interior  dins  l’esquema  general  de 
satisfacció de necessitats.

Democràcia ecològica

Si entenem la democràcia com un procés d’auto-institució social en el qual no hi ha un 
codi de conducta humà definit segons criteris divins o “objectius”, no hi ha cap garantia 
de que una democràcia inclusiva assegurés una democràcia ecològica en el  sentit 
definit prèviament. Així doncs, la substitució de l’economia de mercat per un nou marc 



institucional de democràcia inclusiva constitueix només la condició  necessària  per a 
l’existència d’una relació harmoniosa entre el món natural i el món social. La condició 
suficient és el nivell de consciència ecològica dels ciutadans. Així i tot, el canvi radical 
en el paradigma social dominant que seguirà a la institució d’una democràcia inclusiva, 
combinat  amb  el  paper  decisiu  que  la  paideia  jugarà  en  un  marc  institucional 
respectuós amb el medi ambient, té grans possibilitats de conduir a un canvi radical en 
l’actitud humana vers la natura. Dit d’una altra manera, hi ha forts motius per creure 
que la relació entre una democràcia inclusiva i la natura seria molt més harmoniosa del 
que mai podria arribar a ser amb una economia de mercat o una economia basada en 
el socialisme d’Estat. Els factors que recolzen aquesta visió estan relacionats amb els 
tres elements d’una democràcia inclusiva: polític, econòmic i social. 

Al nivell polític, hi ha motius per creure que la creació d’un espai públic tindrà per si 
mateix un efecte molt significatiu en la reducció de l’encant del materialisme. La causa 
d’això és que l’espai públic li  donarà un nou significat a la vida que omplirà el buit 
existencial  que  crea  l’actual  societat  consumista.  És  raonable  esperar  que  el  fet 
d’adonar-nos del significat de la vida humana ens faci retornar cap a la Natura. 

També, a nivell  econòmic, no és casual que, històricament, el procés de destrucció 
massiva del  medi  hagi  coincidit  amb el  procés de mercatització de l’economia.  En 
altres paraules, l’emergència de l’economia de mercat i de la consegüent economia del 
creixement va tenir repercussions crucials en la relació entre la societat i la natura i 
ens va portar a l’auge de la ideologia del creixement com a paradigma social dominant. 
Així, es va fer dominant una visió “instrumentalista” de la natura en la qual aquesta és 
vista com un instrument per al creixement econòmic, dins d’un procés de concentració 
continua de poder. Si assumim que avui en dia només una societat confederal podria 
assegurar  una  democràcia  inclusiva,  és  raonable  assumir  també  que  un  cop 
l’economia  de  mercat  sigui  reemplaçada  per  una  economia  confederal  dirigida 
democràticament,  la  dinàmica  “créixer  o  morir”  de  l’economia  de  mercat  serà 
reemplaçada per la nova dinàmica social de l’economia confederal: l’objectiu dinàmic 
de satisfer les necessitats comunitàries i no de créixer perquè sí. Si la satisfacció de 
les necessitats no depengués, com ho fa ara, de l’expansió contínua de la producció 
per tal de cobrir les “necessitats” que crea el mercat, i si fos restablerta la connexió 
entre  l’economia  i  la  societat,  llavors  no  hi  hauria  cap  raó  per  la  qual  la  visió 
instrumentalista de la natura hagués de continuar condicionant el comportament humà. 

A  més,  també seria  lògic  esperar  que  la  democràcia  en  l’esfera  social  també fos 
respectuosa amb el medi. La retirada gradual de les relacions patriarcals a la llar i de 
les relacions jeràrquiques en general hauria de crear un nou  ethos de no dominació 
que  abastaria  tant  la  Natura  com  la  Societat.  En  altres  paraules,  la  creació  de 
condicions democràtiques a l’esfera social suposaria un pas decisiu en la creació de la 
condició suficient per a una relació harmoniosa entre natura i societat. 



Finalment, el fet que la unitat bàsica de la vida social,  econòmica i política en una 
democràcia confederal seria la comunitat també és lògic esperar que fes augmentar el 
respecte  pel  medi.  És  raonable  assumir  (l’evidència  del  remarcable  èxit  de  les 
comunitats  locals  en  la  salvaguarda  del  seu  entorn  és  aclaparadora)  que,  en  el 
moment en què la supervivència d’un grup humà depèn directament del seu entorn 
natural,  aquest  desenvolupa  un  coneixement  íntim  d’aquest  entorn,  i  aquest 
coneixement afecta de manera positiva el seu comportament vers el medi. Tanmateix, 
la condició prèvia a l’èxit en el control local del medi és la dependència de la comunitat 
del seu entorn natural per poder sobreviure a llarg termini, cosa que fa aparèixer un 
interès  directe  en  protegir-lo  -una  altra  raó  per  la  qual  una  societat  ecològica  és 
impossible sense una democràcia econòmica. 

Una nova concepció de la ciutadania

Les condicions per a la democràcia esmentades impliquen una nova concepció de la 
ciutadania:  una concepció  econòmica,  política,  social  i  cultural.  Així,  la  ciutadania 
política suposa noves estructures polítiques i el retorn a la concepció clàssica de la 
política  (democràcia  directa).  La  ciutadania  econòmica  suposa  noves  estructures 
econòmiques de propietat comunitària i control dels recursos econòmics (democràcia 
econòmica). La  ciutadania social  suposa estructures d’autogestió al lloc de treball, 
democràcia a la llar i noves estructures de benestar a les quals totes les necessitats 
bàsiques (determinades democràticament) són cobertes pels recursos comunitaris, ja 
sigui a l’àmbit de la llar o a nivell comunitari. Finalment, la ciutadania cultural
suposa  noves  estructures  democràtiques  de  difusió  i  control  de  la  informació  i  la 
cultura (mitjans de comunicació de masses, art, etc.) que permetin a cada membre de 
la  comunitat  de  formar  part  en  el  procés  i  al  mateix  temps  desenvolupar  el  seu 
potencial intel·lectual i cultural.

Tot i que aquest sentit de ciutadania implica un sentit de comunitat política que, definit 
geogràficament,  és  la  unitat  fonamental  de  la  vida  política,  econòmica  i  social, 
s’assumeix que aquesta comunitat política s’entrellaça amb altres comunitats diverses 
(culturals, professionals, ideològiques, etc.). Per tant, les disposicions comunitàries i 
ciutadanes no descarten les diferències culturals o altres diferències basades en el 
gènere, l’edat, l’origen ètnic o altres, sinó que simplement proporcionen l’espai públic 
on  puguin  ser  expressades  aquestes  diferències;  a  més,  aquestes  disposicions 
institucionalitzen diverses vàlvules de seguretat l’objectiu de les quals és impossibilitar 
la marginació d’aquestes diferències per part de la majoria. Allò que uneix a la gent en 
una comunitat política, o una confederació de comunitats, no és un conjunt de valors 
comuns,  imposats  per  una  ideologia  nacionalista,  un  dogma  religiós,  una  creença 
mística  o  una  interpretació  ‘objectiva’  de  l’’evolució’  natural  o  social,  sinó  les 
institucions  i  les  pràctiques  democràtiques,  que  han  estat  creades  pels  mateixos 



ciutadans.

És obvi que aquesta nova concepció de ciutadania té molts pocs punts en comú amb 
les  definicions  liberal  i  socialista  de  la  ciutadania,  les  quals  estan  vinculades 
respectivament  a  les  concepcions  liberal  i  socialista  dels  drets  humans.  Així,  pels 
liberals,  el  ciutadà és senzillament  el  portador  individual  de certes llibertats  i  drets 
polítics  reconeguts  per  la  llei,  els  quals,  suposadament,  asseguren  una  distribució 
igualitària del poder polític. D’altra banda, per als socialistes, el ciutadà és el portador 
no  només  de  certs  drets  polítics  i  llibertats  sinó  també  d’alguns  drets  socials  i 
econòmics,  mentre  que  pels  marxistes  la  ciutadania  és  assolida  amb la  propietat 
col·lectiva dels mitjans de producció. La concepció de ciutadania adoptada aquí, que 
podem  anomenar  democràtica,  està  basada  en  la  definició  prèvia  de  democràcia 
inclusiva i pressuposa una concepció ‘participativa’ de ciutadania activa, com la que 
s’extreu de les obres de Hannah Arendt. Segons aquesta concepció, l’activitat política 
no és un mitjà per obtenir un fi, sinó un fi en si mateixa. És, per tant, obvi, que aquesta 
concepció  de  ciutadania  és  qualitativament  diferent  de  les  concepcions  liberal  i 
socialdemocràtica que adopten una visió ‘instrumentalista’ de la ciutadania, és a dir, 
una visió que implica que la condició de ciutadania confereix als ciutadans i ciutadanes 
certs drets que poden exercir com a mitjans per a assolir el fi del benestar individual.

Aplicacions

En aquests moments ja existeix un cos de coneixements ben desenvolupat sobre la 
democràcia inclusiva i  les seves aplicacions.  Qüestions crucials com l’estratègia de 
transició cap a una democràcia inclusiva, la relació de la ciència i la tecnologia amb la 
democràcia,  el  significat  de  l’auge  de  l’irracionalisme  en  respecte  al  projecte 
democràtic,  la  interrelació  entre  cultura,  mitjans  de  comunicació  de  masses  i 
democràcia,  i  les divisions de classe avui  dia,  han estat  explorats  a  Democracy  & 
Nature, The International

Pantelis Arapoglou, Takis Fotopoulos, Panayotis Koumentakis, Nikos Panagos,  
John Sargis. 
__________________________________________________________________
Lectures addicionals

Democracy & Nature, The International Journal of Inclusive Democracy, Articles teòrics i diàlegs sobre la 
democràcia inclusiva i altres temes relacionats. (poden ser trobats a www.inclusivedemocracy.org)

Fotopoulos, Takis, (1997) Towards An Inclusive Democracy: The Crisis of the Growth Economy and the  
Need for a New Liberatory Project, (London: Cassell). L’exposició definitiva de la Democràcia Inclusiva.

*Aquest article constitueix l’entrada  Inclusive Democracy  de la Routledge Encyclopedia of International 
Political Economy (editada per Barry Jones), 2001.
Versió  catalana  de  l’article  “What  is  Inclusive  Democracy?”  del  International  Journal  of  Inclusive 
Democracy, Vol.1, No.1, (Octubre 2004), traduït per Guillem Quilez, Anna Vilalta i Blai Dalmau

http://www.inclusivedemocracy.org/



